DANS CE NUMERO

Entrer dans la nouvelle
année : conscience,
patience et fraternité

Parce qu’une année
meilleure commence par
un regard plus fraternel.

Le Curé d’Ars : quand la
foi devient force de
guérison

Quand un homme
humble devient un canal
de guérison pour des
milliers d’ames

Le feu de Saint Antoine :
quand la souffrance du
corps appelle la
guérison de I'ame

Quand la souffrance
extréme du corps révéle
un appel profond de
I'ame.

La résignation :
comprendre et grandir

De la révolte a la paix
intérieure : un chemin de
transformation.

Souffrance, douleur et
patience

Et si le temps était I'allié
secret de I'ame dans
I"épreuve ?

Changer les contes pour
changer le monde

Et si les histoires de
I'enfance faconnaient
réellement le monde de
demain ?

Poésie : Ainsi va la vie

Quand la nature nous
enseigne la patience et
I'espérance.

Janvier

2026
n°18

Vers I’'Union

Journal de I'Institut Général des Forces Psychosiques
45 Rue Casimir Beugnet - 62300 LENS 06.13.41.96.86
info@spiritualiste.fr www.spiritualiste.fr

906‘
& 4G
N )
N %
& @ o
Q& 1,
%2 ‘ %
& %,
& e
Q& >
S
& K
3 Ce

FRATERNITE - PARTAGE - FORMATION - VERS L’'UNION

Entrer dans la nouvelle année avec
conscience, patience et fraternité

Une nouvelle année s'ouvre devant nous. Comme toujours, elle arrive
chargée de promesses, d'espérances, mais aussi d'inconnues. En ce 1er
janvier 2026, Vers I'Union vous adresse ses voeux les plus sincéres : une
bonne année nouvelle, une santé la plus douce possible, des petits
bonheurs quotidiens, des joies simples et vraies, celles qui
réchauffent le coeur méme lorsque le monde semble rude.

L'année qui s'achéve nous a rappelé, une fois encore, combien la vie
humaine est fragile, combien la souffrance peut surgir sous des formes
multiples : maladie, solitude, précarité, incompréhension, épreuves
intérieures. Les textes de ce numéro nous invitent a poser un regard
différent sur ces réalités. La souffrance, la douleur, la patience, la
résignation consciente, la guérison de I'dme : autant de thémes qui
nous rappellent que rien n’est vain lorsque I'épreuve est traversée
avec sens et amour.

Mais la spiritualité ne saurait rester une simple réflexion intérieure. Elle
appelle a 'engagement du cceur et des actes.

En cet hiver, pensons a celles et ceux qui vivent dehors, dans le froid,
la nuit, I'isolement. Pensons a ces femmes, ces hommes, parfois trés
jeunes, parfois trées agés, que la vie a durement éprouvés. Leur
souffrance n'est pas abstraite : elle est immédiate, concrete, brilante.
Le froid mord, la faim affaiblit, la solitude use I'ame.

Nous ne pouvons pas tout, mais nous pouvons toujours quelque
chose.

Donner un manteau, une couverture, un vétement chaud. Offrir un
repas, une boisson chaude, un sourire.


mailto:info@spiritualiste.fr
http://www.spiritualiste.fr/

Vers I'Union www.spiritualiste.fr Janvier 2026 - n° 18

Entrer dans la nouvelle année avec conscience, patience
et fraternité (suite)

Participer a une collecte, soutenir une association, ouvrir un espace d'accueil.Et aussi, ne
l'oublions pas, prier, envoyer une pensée fraternelle, une vibration de soutien, une force
invisible mais bien réelle pour aider ces d@mes a tenir, a ne pas sombrer, a retrouver
l'espérance.

La patience et la longueur de temps, nous l'avons rappelé, font plus que la force ou la rage.
Mais la patience n’exclut jamais l'action juste. Elle l'oriente, 'adoucit, la rend plus humaine.
Agir avec patience et amour, c'est déja semer des graines de guérison dans un monde
blessé.

Que cette nouvelle année soit pour chacun de nous une année d’unité intérieure, ou le
corps, I'ame et l'esprit avancent ensemble. Une année ou la souffrance, lorsqu’elle se
présente, soit éclairée par le sens. Une année ou la spiritualité se traduise en gestes
concrets de solidarité. Une année ou les petits bonheurs quotidiens nous rappellent que la
Vie, malgré tout, demeure belle et digne d'étre aimée.

Au nom de Vers I'Union, belle et fraternelle année 2026 a toutes et a tous.

Que la paix, la patience et I'amour guident nos pas, et que personne ne soit oublié sur le
chemin.

Nous vous souhaitons tout le meilleur pour 2026 !

FOREOMRLOMRELIOMR

Page 2sur16


http://www.spiritualiste.fr/

Vers I’'Union www.spiritualiste.fr Janvier 2026 - n° 18

Le Curé d’Ars : quand la foi devient force de
guérison

Au XIXe siecle, dans un petit village de I'Ain presque inconnu, un homme fréle, discret, sans
formation médicale ni talent oratoire particulier, allait devenir I'un des plus grands podles
spirituels de son temps. Jean-Marie Vianney, connu sous le nom de Curé d’Ars, recut
pendant plus de quarante ans des foules venues de toute la France et de I'étranger. On
estime qu‘a la fin de sa vie, plus de 80 000 pélerins par an affluaient vers Ars. lls venaient
chercher le soulagement, la paix, la guérison, parfois du corps, toujours de I'ame.

Rien, humainement, ne destinait le Curé d'Ars a une telle mission. De santé fragile, souvent
malade, dormant peu, mangeant presque rien, il passait jusqu’a 16 heures par jour au
confessionnal. Pourtant, ceux qui le rencontraient témoignaient d'une force singuliere,
d'un regard pénétrant, d'une présence qui bouleversait. Le Curé d'Ars n'agissait pas par lui-

méme. Il se considérait comme un simple instrument. Cette humilité radicale est
précisément ce qui permet, selon les lois spirituelles, une circulation fluide des forces
invisibles.

De trés nombreux témoignages rapportent des guérisons attribuées a ses priéres
maladies chroniques soulagées, douleurs disparues, forces retrouvées.

Face a l'afflux massif de pélerins, une organisation remarquable fut mise en place. Ars
devint un lieu d'accueil spirituel. Des files organisées permettaient d'accéder au
confessionnal. Des zones d'attente accueillaient les malades, les infirmes, les plus faibles.
Des bénévoles et religieuses aidaient a orienter, nourrir, apaiser. Les autorités locales
durent adapter routes, hébergements et circulation. Ce cadre ordonné créait un climat
propice au recueillement, a |a priere, a la détente psychique et fluidique.

Le confessionnal du Curé d'Ars fut un espace thérapeutique spirituel. Il s'agissait d'un
travail profond sur la conscience. Jean-Marie Vianney semblait parfois percevoir les
souffrances cachées, les blessures enfouies, les déséquilibres moraux. Dans une lecture
Psychosique, on pourrait dire qu'il exercait une forme de clairvoyance morale pour libérer.
En aidant les dmes a déposer leur fardeau, il permettait une décharge émotionnelle et
spirituelle, préalable indispensable a toute guérison durable.

Le Curé d'Ars n'était ni médecin, ni thaumaturge au sens spectaculaire. Il fut avant tout un
canal d'amour, de foi et de don total. Son ceuvre rappelle une vérité essentielle : La
guérison véritable commence dans I'ame.

Aujourd’hui encore, les médiums guérisseurs, les praticiens spirituels sinceres, ceuvrent
dans cette méme lignée : humilité, gratuité, priere, écoute, canalisation des forces
supérieures. lls ne remplacent pas la médecine ; ils la complétent.

Le Curé d'Ars demeure une figure universelle de la guérison spirituelle, bien au-dela des

appartenances religieuses. Son exemple nous rappelle que I'amour vécu jusqu'au don
total devient une force thérapeutique majeure.

FOREOMREOMRELOMR

Page 3sur16


http://www.spiritualiste.fr/

Vers I’'Union www.spiritualiste.fr Janvier 2026 - n° 18

Le feu de Saint Antoine : quand la souffrance du corps
appelle la guérison de ame

Au fil des siecles, certaines maladies ont profondément marqué la mémoire humaine par
I'effroi spirituel qu'elles suscitaient. Le feu de Saint Antoine en est I'un des exemples les
plus saisissants. Brllures atroces, membres noircis puis gangrenés, convulsions,
hallucinations.

L'historien Francgois Eudes de Mézeray évoque, au XVlle siecle, ces foules d'affligés se
pressant dans les églises, implorant les saints. Les peintures de Pieter Bruegel I'’Ancien ou
le célébre retable d'Issenheim de Matthias Griinewald donnent un visage a cette souffrance
collective.

Aujourd’hui, la science a identifié I'origine biologique du feu de Saint Antoine : I'ergotisme,
une intoxication provoquée par la consommation de céréales, principalement le seigle,
contaminées par un champignon, Claviceps purpurea. Les alcaloides qu'il produit
provoquent une vasoconstriction extréme, coupant l'irrigation sanguine des membres,
entrainant brilures, gangrénes, troubles neurologiques et parfois la mort.

Désle Moyen Age, les malades affluaient vers les reliques de Saint Antoine le Grand, ermite
du désert et figure de la résistance spirituelle. Beaucoup témoignaient d'une amélioration
notable de leur état, parfois spectaculaire, aprés des priéres, des pelerinages ou des
séjours dans les hépitaux de I'Ordre de Saint-Antoine.

Certes, I'alimentation y jouait un réle déterminant : pain de froment non contaminé, soins
a base de graisse animale, plantes médicinales, vin thérapeutique. Mais ce qui est
important c'est I'impact de la foi, de la confiance, de la priére et de 'accompagnement
spirituel sur le processus de guérison. La foi sincére agit comme un puissant rééquilibrant
Psychosique, apaise la peur, restaure l'espérance, réharmonise les forces vitales. La
guérison vise le réajustement global de I'étre. Les médiums guérisseurs, par I'imposition
des mains, la priere, le souffle, la canalisation des fluides spirituels, agissent comme des
intermédiaires entre les plans visibles et invisibles.

Le feu de Saint Antoine illustre parfaitement ces maladies ou le déséquilibre fluidique et
spirituel joue un réle majeur. Les médiums guérisseurs canalisent une énergie
réparatrice, sous la guidance d’esprits médecins, en complément aux soins matériels.
Nombre de témoignages anciens et contemporains évoquent des douleurs apaisées, des
inflammations qui se résorbent, une paix intérieure retrouvée, parfois la ou la médecine se
déclarait impuissante. La maladie est un signal, parfois brutal, appelant a une
transformation, individuelle ou collective. Elle révéele les déséquilibres d'un monde, d'une
société, mais aussi d'un étre.

Les épidémies de feu de Saint Antoine ont disparu lorsque les conditions agricoles ont
changé. La science a fait son ceuvre. Mais |'ergotisme n'a pas totalement disparu, rappelant
que I'humanité reste vulnérable. La lecon demeure : la guérison véritable est globale.
Elle nécessite la connaissance scientifique, certes, mais aussi 'attention portée a I'ame, aux
pensées, aux émotions, aux forces invisibles qui animent la vie.

FOREOIRLGIRLIMR

Page 4 sur16


http://www.spiritualiste.fr/

Vers I’'Union www.spiritualiste.fr Janvier 2026 - n° 18

La résignation : non pas subir, mais comprendre et
grandir

La résignation est souvent pergue comme une faiblesse. On I'associe a I'abandon, a la
passivité, a une forme de renoncement triste face aux épreuves de la vie. Pourtant la
résignation est, au contraire, une force intérieure silencieuse, I'expression d'une
conscience qui comprend plus largement le sens de |'épreuve. La résignation véritable est
I'acceptation lucide de ce qui ne peut étre changé immédiatement, accompagnée d'un
engagement profond a transformer ce qui peut |'étre : soi-méme.

Le fatalisme dit : « Rien n‘a de sens, tout est imposé ». La résignation spirituelle dit : « Tout a
un sens, méme si je ne le percois pas encore ». Le fatalisme écrase I'élan vital. La résignation
I'apaise pour mieux le rediriger.

L'étre humain est un esprit en évolution. Les épreuves sont des opportunités
d’'apprentissage, choisies ou acceptées avant l'incarnation, en accord avec les lois de
justice et d'amouir.

Se résigner dans ce contexte c'est cesser de lutter contre l'inévitable, afin de préserver
ses forces pour l'essentiel.

Il existe des combats inutiles qui épuisent I'ame : lutter contre le passé, contre une maladie
irréversible, contre une perte, contre ce qui échappe a notre volonté immédiate. La
résignation permet alors un déplacement intérieur : de la révolte vers la compréhension,
de la colére vers I'apaisement. Cette paix est une respiration profonde de I'ame qui accepte
le rythme de la Vie. Celui qui se résigne spirituellement traverse la douleur sans s'y
enfermer. La résignation consciente ouvre la transformation intérieure. Lorsque |'étre cesse
de résister, I'épreuve perd peu a peu son pouvoir destructeur. Elle devient enseignement.

Beaucoup de grandes d&mes ont trouvé dans la résignation la clé de leur élévation parce
qu'elles ont compris le sens de la souffrance. Dans cette attitude intérieure, les forces
spirituelles peuvent agir plus librement. L'esprit s'ouvre a l'inspiration, a l'intuition, a l'aide
invisible. La résignation devient alors un acte de confiance, une priére silencieuse.

Il est essentiel de le rappeler : la résignation n'exclut pas l'action. Elle la purifie. On ne se
résigne pas a l'injustice que I'on peut combattre. On ne se résigne pas a la souffrance que
l'on peut soulager chez autrui. On ne se résigne pas a lignorance lorsque l'on peut
apprendre. Mais on se résigne a ce que la vie impose comme étape, afin de ne pas s'y briser
inutilement. Cette lucidité rend l'action plus juste, plus calme, plus efficace.

La résignation est l'une des plus grandes forces de I'ame évoluée. Elle témoigne d'une
compréhension intime des lois de la Vie et d'une confiance profonde dans I'avenir spirituel
de l'étre.

Se résigner, ce n'est pas baisser les bras. C'est ouvrir les mains pour accueillir I'expérience,
pour recevoir I'enseignement, pour laisser passer la Vie a travers soi sans la déformer par
la révolte ou 'amertume. Dans cette attitude intérieure, I'ame s'allege, l'esprit s'éleve, et la
souffrance elle-méme perd son pouvoir d’enchainement.

FOREODIRLGIRLIR

Page 5sur16


http://www.spiritualiste.fr/

Vers I’'Union www.spiritualiste.fr Janvier 2026 - n° 18

Souffrance, douleur et patience : le temps comme allié
de 'ame

La souffrance est I'une des expériences les plus universelles et les plus redoutées de la
condition humaine. Qu’elle soit physique, morale ou affective, elle bouleverse, interroge,
révolte parfois. Et pourtant la souffrance n’est jamais dépourvue de sens. Elle est une
épreuve éducative, un appel a la transformation intérieure.

Nous vous invitons a regarder la douleur avec un regard élargi, libéré de la seule
perspective terrestre. Ce qui semble injustice dans l'instant devient, avec le recul spirituel,
outil de progrés et de réparation. La douleur est un signal. Un signal que quelque chose
doit étre compris, rectifié, transmuté. Sur le plan du corps, la douleur avertit d'un
déséquilibre. Sur le plan moral, elle révele une blessure, une attache, une illusion. Sur le
plan spirituel, elle prépare souvent une avancée décisive. L'erreur serait de croire que la
douleur éléve par elle-méme. Ce n’est pas la souffrance qui fait grandir, mais la maniére
dont elle est vécue et intégrée.

Le chapitre IX de I'Evangile spirite met en lumiére une vertu souvent mal comprise : la
patience. La patience est une force active, intérieure, maitrisée. La patience ne nie pas la
souffrance. Elle ne I'idéalise pas. Elle 'accompagne sans s’y enfermer. Etre patient, c'est
refuser que la douleur gouverne nos pensées, nos paroles et nos actes. C'est permettre au
temps d'agir, car le temps est I'un des grands instruments de la justice divine. La rage veut
une solution immédiate. La force impose. La patience, elle, transforme.

« Patience et longueur de temps font plus que force ni que rage ». Cette maxime
attribuée a la sagesse populaire a été magnifiée par Jean de La Fontaine. Le progrés réel
est lent, progressif, respectueux des lois naturelles. Rien de durable ne se construit dans la
violence intérieure. La révolte prolongée durcit I'épreuve. L'acceptation consciente
I'abrege.

La patience dissout progressivement le pouvoir destructeur de la souffrance. Elle
empéche la souffrance de devenir rancoeur, amertume ou désespoir.

L'ame patiente comprend qu’elle traverse une étape, non qu'elle soit condamnée a
I"épreuve. Dans cette posture intérieure, I'étre cesse de lutter contre la vie. Il coopére avec
elle. Et cette coopération ouvre la voie a 'aide spirituelle, a l'inspiration, a la consolation
invisible.

La patience devient alors une priére vécue, un acte de confiance silencieux envers les lois
supérieures.

Celui qui apprend a étre patient avec sa propre douleur devient naturellement plus doux
envers la souffrance des autres. Il juge moins. Il écoute davantage. Il comprend que chaque
étre avance a son rythme, selon son histoire et ses capacités. La patience élargit le cceur.
Elle transforme la souffrance personnelle en source de compassion universelle.

La souffrance est une école sévére, mais féconde. La patience en est la clef. Toute bonne
action est un pas vers le soulagement de la souffrance, un pas vers la Guérison.

FORFODIRLGIRLIMR

Page 6 sur 16


http://www.spiritualiste.fr/

Vers I’'Union www.spiritualiste.fr Janvier 2026 - n° 18

Changer les contes pour changer le monde

Depuis des générations, nous racontons aux enfants des contes censés les faire réver, les
rassurer, les guider. Blanche-Neige, Cendrillon, La Belle et la Béte, Pinocchio, Le Petit
Chaperon rouge... Ces récits font partie de notre patrimoine collectif et ont été popularisés,
souvent édulcorés, par l'industrie du divertissement. Pourtant, lorsqu'on en explore les
origines, une réalité plus troublante apparait.

Derriére ces histoires apparemment innocentes se cachent, pour beaucoup, des
thématiques profondément sombres : violences, abus, maltraitances, manipulations,
perversions, incestes symboliques, domination et soumission. Ces contes sont, a l'origine,
le reflet cru d’'un monde adulte blessé, violent, souvent profondément déséquilibré.

Il faut le dire avec clarté : ces histoires ne sont pas nées pour les enfants. Elles sont issues
d’'une époque ou les contes servaient avant tout a transmettre, de maniere brutale, les
peurs, les traumatismes et les dérives d'une société humaine encore peu consciente d'elle-
méme.

L'enfant, lui, recoit ces récits sans filtre. Son esprit, encore en formation, absorbe les
symboles, les peurs, les schémas relationnels implicites. Méme si tout n'est pas compris
intellectuellement, tout est enregistré intérieurement.

La violence devient parfois « normale ». La souffrance est présentée comme un passage
obligé. Le salut vient rarement de l'intérieur, mais d'un sauveur extérieur. Le mal est
omniprésent, souvent plus mis en scéne que le bien.

Posons-nous la question honnétement : Quelle morale profonde offrons-nous a I'enfant
lorsque I'amour nait de la peur, lorsque la récompense vient apres I'humiliation, lorsque la
transformation ne se fait qu‘au prix de la douleur ?

Ces récits ne sont pas porteurs d'une morale élevée. Ils témoignent surtout de la réalité
pervertie d'un monde adulte qui projette ses propres fractures sur I'imaginaire de I'enfance.

Aforce de les répéter, génération apres génération, nous continuons a nourrir des schémas
anciens, souvent contraires aux lois naturelles de 'amour, du respect et de la dignité.

Si nous voulons un monde plus juste, plus fraternel, plus conscient, alors tout commence
par I'enfance. Les histoires racontées aux enfants ne sont pas anodines : elles faconnent
leur vision du monde, des relations, de la vie et d'eux-mémes.

Proposons d'autres récits, des contes qui valorisent la bonté sans naiveté, montrent la force
intérieure plutdét que la domination, enseignent la responsabilité, la solidarité, la
compassion, respectent la sensibilité et la pureté de I'ame enfantine, éveillent a une morale
simple, claire, accessible et élevée. Des histoires qui ne nient pas les difficultés de la vie,
mais qui les éclairent autrement, sans complaisance pour la noirceur. Le conte peut
redevenir ce qu'il aurait toujours da étre : un outil d'éveil, de croissance intérieure, de
transmission de valeurs universelles.

FORFODIRLGIRLIMR

Page 7 sur 16


http://www.spiritualiste.fr/

Vers I'Union www.spiritualiste.fr

Janvier 2026 - n° 18

Ainsi va la vie

(Poésie extraite du livre « lumiéres et Vies »)

Par André Fardel

On dit quapres la pluie nous revient le beau temps
Ce n'est pas toujours vrai tout est aléatoire
Tout dépend des saisons chacune a ses moments
D'agrémenter la vie raconter son histoire.

Le printemps quand il vient ranime la nature
Bleuets, coquelicots vont décorer les champs
Et le voila parti a la bonne aventure
En faisant reverdir les semis et les plans.

Des fleurs dans le jardin viendront agrémenter
De toutes les couleurs les bacs et les parterres.
Leurs parfums si variés sauront nous embaumer
Depuis le blanc muguet et les roses trémieres.
Et la reine des fleurs la rose blanche ou rouge
Arrive-t-elle aussi avec son chargement
Les épines acérées qui l'entourent, la protege
Sauront la préserver au mieux assurément.

Et puis I'été arrive, qui répand sa chaleur
Calmement, doucement, dans le plus grand silence.
Il fait marir les blés de toute son ardeur
Légumes et aromates, assurant la pitance.
L'automne certainement prépare la relance

Pour engranger les foins ainsi que les moissons.

Page 8 sur 16


http://www.spiritualiste.fr/

Vers I'Union www.spiritualiste.fr Janvier 2026 - n° 18

Ainsi va la vie (uite et fin)

Dans les vignobles on chante c'est le temps des vendanges

On cueille les fruits mdrs le tout avec passion.

Le feuillage des arbres va vers son agonie
En prenant cent couleurs les feuilles ont un sursaut
En tombant une a une elles feront l'ironie
De créer sans facon un merveilleux tableau.
Et puis quand vient I'hiver les engins sont rentrés

La nature s'endort dans un profond sommeil

C'est la période morte, les outils remisés

En attendant le jour qui fera leur réveil.

C'est ainsi que la vie un beau jour de printemps
Reprendra son essor, laissant le temps de pluie
Pour les voir revenir le soleil, le beau temps

Qui d’année en année font revivre la vie.
FOORFODIRLIRLIR

Le programme des conférences se trouve sur le
site internet de linstitut :

https:/ /www.spiritualiste.fr/programme-des-conferences

FOREOIRLGOIRLIMR

Page 9 sur 16


http://www.spiritualiste.fr/
https://www.spiritualiste.fr/programme-des-conferences

Vers I’'Union www.spiritualiste.fr Janvier 2026 - n° 18

« Ainsi va la vie » : une lecture spirituelle du cycle
de [existence

Cette poésie, en apparence simple et descriptive, est en réalité une méditation profonde sur
les lois de la Vie, telles que le spiritisme nous invite a les comprendre : rythme, alternance,
patience et espérance.

Dés les premiers vers, le poéte bouscule une idée recue : « On diit qu'apreés la pluie nous revient
le beau temps / Ce n'est pas toujours vrai... ». La vie n'obéit pas a une mécanique immédiate.
Elle est faite de temps justes, de saisons nécessaires, parfois longues, parfois silencieuses. Cette
affirmation rejoint une vérité spirituelle essentielle : tout ne se résout pas instantanément, et
certaines épreuves demandent maturation.

Chaque saison décrite dans le poéme correspond a un état de I'étre, a une étape de I'évolution
intérieure.

Le printemps symbolise la naissance, le renouveau, I'espérance. La nature se réveille, les semis
verdissent, les fleurs apparaissent. Spirituellement, c’est le moment ou I'ame retrouve I'élan, la
foi, I'envie de recommencer aprés une période de repli ou de douleur. C'est aussi I'enfance de
I'esprit, le temps des possibles.

La rose, « reine des fleurs », est entourée d'épines. Cette image centrale est profondément
spirituelle. Elle rappelle que ce qui est beau, pur et précieux n’est jamais sans protection, ni
sans difficultés. Les épines ne sont pas la pour blesser, mais pour préserver. Dans la vie
humaine, les épreuves jouent souvent ce role : elles fortifient, elles protégent I'ame contre la
superficialité, elles donnent du sens a la beauté intérieure.

L'été apporte la chaleur, la croissance, la maturité. Il nourrit, il fait marir les blés, assure la
subsistance. C'est I'age de l'action, de la responsabilité, de la fécondité. Spirituellement, I'été
correspond a la période ou I'étre donne, ou il met en ceuvre ce qu'il a appris, ou il devient utile
aux autres.

L'automne est le temps des vendanges, des récoltes, mais aussi du dépouillement. Les feuilles
tombent, offrant un « merveilleux tableau ». Rien n'est perdu : méme ce qui tombe nourrit la
terre. Cette saison évoque le bilan de vie, 'acceptation du détachement, la compréhension
que tout ce qui a été vécu a servi a quelque chose. C'est une période de gratitude, parfois
teintée de mélancolie, mais riche de sens.

L'hiver est décrit comme une période de repos, de sommeil profond. Les outils sont rangés, la
nature se retire. C'est une pause vitale. Spirituellement, I'hiver représente les temps de
souffrance, de solitude, de fatigue morale ou physique. Des moments ou I'ame semble
immobile.

Pourtant, c'est souvent dans ces silences que se prépare le prochain éveil.

Page 10 sur 16


http://www.spiritualiste.fr/

Vers I'Union www.spiritualiste.fr Janvier 2026 - n° 18

La conclusion du poeme rappelle une loi fondamentale : la vie ne cesse jamais d'évoluer.
Méme apres I'hiver, méme apres la pluie, le printemps revient. Le cycle se répéte, mais jamais
a lidentique. Chaque année, chaque vie, chaque incarnation permet un progres, une
renaissance nouvelle.

La poésie nous enseigne la patience, la confiance dans le temps, et I'acceptation des rythmes
naturels de la vie. Elle nous rappelle que les épreuves ont une saison, tout comme les joies.
Elle invite a ne pas désespérer dans I'hiver de I'ame, car la lumiere se prépare toujours dans
I'invisible.

Ainsi va la vie est un hymne discret a la sagesse universelle. [l nous apprend que vivre, ce n'est
pas éviter les saisons difficiles, mais les traverser en conscience, en sachant que la Vie, fidele a

ses lois, ramene toujours I'élan, la lumiére et le renouveau. C'est une poésie d'espérance calme,
profondément spirituelle, qui murmure a chacun : rien n'est perdu, tout se transforme.

FOREOIRLGOIRLGIR

Garde la confiance

Si tu crois que tout est perdu, tout se ferme.
Si tu crois que le chemin existe, il apparait.
La paix commence la ou cesse la lutte intérieure.

La vie ne demande pas que tu sois parfait,
elle te demande d’avancer avec sincérité.

Les épreuves ne mesurent pas ta valeur,
elles réveélent ta lumiére quand tu choisis de rester debout.

T6t ou tard, I'ame progresse
lorsqu’elle fait confiance a la Vie.

FOREOIRLGOIRLIMR

Page 11 sur16


http://www.spiritualiste.fr/

Vers I’'Union www.spiritualiste.fr Janvier 2026 - n° 18

Le Souffle, force vitale et spirituelle

Respirer est I'acte le plus naturel de I'existence, et pourtant, peut-étre le plus méconnu dans
sa profondeur spirituelle. Car le souffle est I'expression vivante du lien entre le corps, I'ame et
I'Esprit. Le manque d'oxygene dans notre corps appauvrit le sang, charge I'organisme de ses
propres toxines, trouble les centres nerveux et affaiblit I'élan vital. Le corps s'épuise, I'esprit
s'agite, 'ame se voile. A l'inverse, rétablir I'harmonie naturelle de la respiration, c'est ouvrir la
voie vers la santé globale : santé du corps, équilibre de I'esprit, paix de I'ame.

Comme les plantes, comme les animaux, comme toute forme de vie dans la Nature, I'étre
humain se régénére dans I'air libre et pur. Respirer, c'est se tremper dans la vie, se vivifier, se
réconforter. Chaque inspiration est un accueil. Chaque expiration est un abandon.

Bien respirer, c'est permettre au sang de devenir plus pur, plus abondant, mieux nourrissant
pour chaque cellule. C'est offrir aux organes une énergie saine, et a I'esprit une clarté nouvelle.
Les pensées se font plus nettes, plus calmes, plus lumineuses. L'étre intérieur s'allege.

La respiration consciente est un outil puissant de transformation intérieure.
Elle favorise I'éveil et I'équilibre des forces spirituelles de I'ame. Respirer consciemment, c’est
se relier. Se relier a soi. Se relier aux autres. Se relier a I'Univers.

Je respire. Je respire bien. Je respire largement. Je respire amplement. Je respire
profondément. Je respire consciemment.

Dans cette progression se dessine un chemin d'élévation. Le souffle devient priere silencieuse,
méditation en mouvement, ouverture intérieure.

Lorsque 'homme appelle la Lumiere en lui, il puise a la source de la Respiration Universelle,
cette Energie cosmique qui anime les atomes, les mondes, les soleils et les consciences.

Le souffle devient alors porteur de vie, de joie, de sens. Respirer, c'est vivre abondamment.
C'est accueillir I'air pur, la lumiere du soleil, la vie parfaite, la joie simple et vraie.

Et lorsque cette Lumiere universelle pénetre I'étre par une respiration harmonieuse, la vie se
révele sous son véritable aspect : belle a ravir, méme dans |'épreuve, méme dans la lente
transformation.

Suivons ces conseils simples et profonds. lls ne promettent pas lillusion d'une vie sans
difficultés, mais la récompense d’'une paix intérieure durable, d'une joie silencieuse et d'une
conscience élargie.

Bien respirer, c'est vivre en harmonie avec l'infini. C'est retrouver I'unité perdue entre le corps,
I'ame et |'Esprit. C'est se souvenir que la Vie est Respir... et que le Respir est Vie.

FOREOIRLGOIRLIMR

Page 12 sur16


http://www.spiritualiste.fr/

Vers I’'Union www.spiritualiste.fr Janvier 2026 - n° 18

7¢ séance théorique : Développement de la médiumnité:
discerner, orienter, servir

Dans le numéro précédent, la 6¢ séance nous a permis daborder les bases du
discernement médiumnique et les précautions indispensables face aux phénomenes
spirites. Cette 7¢ séance s'inscrit naturellement dans cette continuité : elle cherche a les
inscrire dans une démarche équilibrée, consciente et profondément morale.

Allan Kardec rappelle dans Le Livre des Médiums, chapitre XVIl, que son propos
concerne surtout les médiums écrivains, forme la plus répandue. Lenseignement qu'il y
développe pose des régles générales valables pour toute forme de médiumnité :
psychographique, psychophonique, intuitive, sensitive, etc.

L'objectif de cette séance est donc de comprendre comment une faculté médiumnique
se développe sainement, sans précipitation, sans illusion, et toujours au service du Bien.

Toute personne aspirant a la médiumnité est naturellement tentée de rechercher des
signes, des symptémes, des preuves. Kardec nous met cependant en garde : les
manifestations de la médiumnité ne sont ni uniformes, ni standardisées.

Aucun diagnostic définitif ne peut étre posé sur la seule base de sensations, d’émotions
ou d'expériences isolées. Une faculté médiumnique ne se confirme que par
I'expérimentation persévérante, menée avec méthode, lucidité et humilité (Le Livre des
Médiums, 2¢ partie, chap. XVII, §200-208 : diversité des médiums et nécessité de
I'observation).

L'une des grandes tentations du médium débutant est de vouloir entrer en contact avec
des Esprits précis, souvent des proches disparus. Kardec est formel : cette impatience est
compréhensible, mais spirituellement risquée. Les communications dépendent de |'état
du médium, de son organisation fluidique, de l'autorisation et des conditions de I'Esprit,
et de la sagesse des Guides. Il est donc déconseillé d’insister sur I'’évocation d’Esprits
déterminés.

La pratique spirite sérieuse privilégie I'appel général, confiant l'orientation du travail aux
bons Esprits et a I'ange gardien (Le Livre des Médiums, chap. XXV, §269-282 :
évocations. Les Missionnaires de la Lumiére, d’/André Luiz, psychographie de Chico
Xavier, chap. Il : organisation spirituelle et discipline médiumnique).

La simplicité du culte de I'Evangile est volontaire. Sa structure est claire : une priére sincére
et simple, une lecture choisie, un partage fraternel, une priere de gratitude. Toute
communication spirite y est volontairement exclue, afin d’éviter toute confusion avec une
séance médiumnique.

Ce moment vise avant tout I’"harmonisation morale et vibratoire, indispensable a tout
développement futur (L'Evangile selon le Spiritisme, chap. XXVIII : prieres spirites).

Page 13 sur16


http://www.spiritualiste.fr/

Vers I’'Union www.spiritualiste.fr Janvier 2026 - n° 18

7¢me Séance Théorique (suite et fin)

Le développement médiumnique ne peut étre dissocié du service au prochain. Sans
engagement fraternel, la médiumnité devient fragile, déséquilibrée, parfois source de
perturbations. Le culte de |'assistance, secours moral, visites, passes, actions solidaires, agit
comme un rééquilibrage naturel des forces psychiques (L'Evangile selon le Spiritisme,
chap. XIllI, §10 : la charité sans ostentation).

Aucune technique ne remplacera jamais la réforme intérieure. Développer la médiumnité
sans transformer ses habitudes, ses pensées et ses intentions, c'est batir sur du sable.

La médiumnité durable est celle qui s'enracine dans : I'humilité, la patience, la discipline
morale, et I'effort constant pour remplacer les défauts par des vertus (L'Evangile selon le
Spiritisme, chap. XVII : Soyez parfaits).

Kardec et les auteurs spirites insistent sur un point fondamental : I'organisation spirituelle
ne s'improvise pas. Le centre spirite est comparable a un poste de secours : chacun 'y
travaille pour l'autre, sous la direction des bons Esprits. Les séances spirites au foyer,
lorsqu’elles ne sont pas encadrées, sont déconseillées. L'apprentissage se fait dans un
cadre collectif, structuré et fraternel (Le Livre des Médiums, chap. XXIX : sociétés spirites).

L'étude collective protége contre deux dérives majeures l'interprétation personnelle
excessive et la projection de nos passions sur les textes. Etudier ensemble, c'est apprendre
a s'effacer devant I'enseignement, plutét que de vouloir 'adapter a nos préférences.

Méme si aucune faculté spectaculaire ne s'épanouit, cette démarche n'est jamais vaine.
Elle développe la spiritualité, affine la conscience et prépare I'ame a la plus haute des
médiumnités: la médiumnité avec Jésus, la médiumnité du Bien.

FOREODIRFOIRLGIR

Priere du pardon
Seigneur de Lumieére, aide-nous a pardonner pour libérer nos coeurs.
Apprends-nous a comprendre plutét qu‘a juger, a aimer plutét qu'a condamner.
Que le pardon efface la rancceur, apaise la douleur
et ouvre en nous le chemin de la paix.

Ainsi soit-il.

FOREODIRFOIRLGIR

Page 14 sur 16


http://www.spiritualiste.fr/

Vers I’'Union www.spiritualiste.fr Janvier 2026 - n° 18

Le Pardon : Chemin Vers [Elévation Spirituelle et la Libération
des Ames

Le pardon est lié a notre progression spirituelle. C'est une élévation de |'ame, une
libération des poids du ressentiment et de la haine. Le pardon est une clé pour avancer
sur le chemin de la perfection.

Lorsqu'on pardonne, on se détache des liens qui nous retiennent dans des sentiments
négatifs. Cela nous permet de purifier notre esprit, d'apaiser nos pensées, et de vibrer a
une fréquence plus élevée, en harmonie avec les lois divines.

Nos actions passées influencent nos vies actuelles.

Par exemple, imaginons qu'au cours d'une vie antérieure, jaie fait du mal a quelqu’un.
Dans cette nouvelle vie, pour comprendre le mal que j'ai causé, il est possible que je vive,
par l'intermédiaire d'une personne moins évoluée, une situation similaire a celle que j'ai
infligée dans le passé. Cela me permet de ressentir la douleur que j'ai causée dans ma vie
antérieure.

Pour progresser spirituellement, il me faudra aussi demander sincéerement pardon a la
personne que jai blessée dans cette vie passée. De méme, la personne qui, dans cette vie
actuelle, m'a fait souffrir, pour que je comprenne la legon, devra a son tour me demander
pardon.

Si j'ai bien compris la lecon, je serai capable de lui pardonner avec sincérité. Mais si je n'ai
pas encore intégré cette compréhension, je devrai revivre des situations similaires jusqu’a
ce que je sois en mesure de pardonner avec amour.

Ce processus de réciprocité et de compréhension est au coeur de la loi de cause a effet. Il
faut comprendre que les erreurs et les fautes commises par autrui résultent souvent de
l'ignorance spirituelle et des imperfections qui subsistent encore en chacun de nous.

En pardonnant, nous reconnaissons cette imperfection, non pour la juger, mais pour
I'accepter comme une étape dans notre long chemin vers la lumiere.

La vraie force réside dans la capacité de pardonner sincérement. Cela témoigne d'un
profond travail sur soi et d'une compréhension de I'amour inconditionnel préné par les
esprits supérieurs. Le pardon est une force qui transforme les relations humaines et fait
grandir I'amour en nous et autour de nous.

Ainsi, en pardonnant, nous nous libérons nous-mémes des chaines du passé et aidons
aussi ceux qui nous ont offensés a progresser, car nous les élevons spirituellement par
notre acte d’amour.

FOREODIRFOIRLIR

Page 15sur16


http://www.spiritualiste.fr/

Vers I'Union www.spiritualiste.fr Janvier 2026 - n° 18

Le hasard existe-t-il ?

A mon avis, le hasard n'existe pas.

Ce que nous appelons hasard est souvent l'effet de causes que nous ne percevons pas
encore.
La Vie obéit a des lois justes, précises, immuables.

Rien n'arrive sans raison.

Chaque rencontre, chaque épreuve, chaque joie trouve sa source dans le chemin que
nous avons tracé, consciemment ou non.

Jésus n'a-t-il pas enseigné : « On reconnait l'arbre a ses fruits » ?

Dans la Nature, rien ne se produit au hasard. La graine devient arbre selon sa nature.
L'homme récolte selon ce qu’il seme dans ses pensées, ses paroles et ses actes.
Ce que tu vis aujourd’hui est souvent la réponse d'hier.

Ce que tu feras aujourd’hui sera la réalité de demain.

Il n'y a ni injustice, ni favoritisme. Il y a apprentissage, rectification, évolution.

La Vie nest pas un jeu de hasard. Elle est une école d'amour et de responsabilité.

Parabole du semeur — « Il n’y a pas de hasard, il y a ce que I'on séme »

BULLETIN D’ABONNEMENT ANNUEL DU JOURNAL GRATUIT « VERS L'UNION »

A envoyer a I'lnstitut Général des Forces Psychosiques, 45 rue Casimir Beugnet 62300 LENS

O B P O & et

Adresse :
Ville : Pays: . ... Code Postal : ... .. ...
Telephone & & Commentaine &
Don : Ordinaire o 20€ de Soutien o 50€ d'Honneur o 100€ Autremontant o ... £

Versement par chéque & I'ordre de I'Institut Général des Forces Psychosigues

Site internet de 'association :  https.//www.spiritualiste.fr

Page 16 sur 16


http://www.spiritualiste.fr/

