
 

 

 

 
 

Vers l’Union  
Janvier 

2026      
n°18  

  
Journal de l’Institut Général des Forces Psychosiques     

45 Rue Casimir Beugnet - 62300 LENS        06.13.41.96.86 
info@spiritualiste.fr        www.spiritualiste.fr  

 

DANS CE NUMÉRO 
________________ 

  

Entrer dans la nouvelle 
année : conscience, 

patience et fraternité 

Parce qu’une année 
meilleure commence par 
un regard plus fraternel. 

 

Le Curé d’Ars : quand la 
foi devient force de 

guérison 

Quand un homme 
humble devient un canal 

de guérison pour des 
milliers d’âmes 

 

Le feu de Saint Antoine : 
quand la souffrance du 

corps appelle la 
guérison de l’âme 

Quand la souffrance 
extrême du corps révèle 

un appel profond de 
l’âme. 

 

La résignation : 
comprendre et grandir 

De la révolte à la paix 
intérieure : un chemin de 

transformation. 

  

Souffrance, douleur et 
patience 

Et si le temps était l’allié 
secret de l’âme dans 

l’épreuve ? 

 

Changer les contes pour 
changer le monde 

Et si les histoires de 
l’enfance façonnaient 

réellement le monde de 
demain ? 

 

Poésie : Ainsi va la vie 

Quand la nature nous 
enseigne la patience et 

l’espérance. 

 

 

Entrer dans la nouvelle année avec 
conscience, patience et fraternité 

 

Une nouvelle année s’ouvre devant nous. Comme toujours, elle arrive 
chargée de promesses, d’espérances, mais aussi d’inconnues. En ce 1ᵉʳ 
janvier 2026, Vers l’Union vous adresse ses vœux les plus sincères : une 
bonne année nouvelle, une santé la plus douce possible, des petits 
bonheurs quotidiens, des joies simples et vraies, celles qui 
réchauffent le cœur même lorsque le monde semble rude. 

L’année qui s’achève nous a rappelé, une fois encore, combien la vie 
humaine est fragile, combien la souffrance peut surgir sous des formes 
multiples : maladie, solitude, précarité, incompréhension, épreuves 
intérieures. Les textes de ce numéro nous invitent à poser un regard 
différent sur ces réalités. La souffrance, la douleur, la patience, la 
résignation consciente, la guérison de l’âme : autant de thèmes qui 
nous rappellent que rien n’est vain lorsque l’épreuve est traversée 
avec sens et amour. 

Mais la spiritualité ne saurait rester une simple réflexion intérieure. Elle 
appelle à l’engagement du cœur et des actes. 

En cet hiver, pensons à celles et ceux qui vivent dehors, dans le froid, 
la nuit, l’isolement. Pensons à ces femmes, ces hommes, parfois très 
jeunes, parfois très âgés, que la vie a durement éprouvés. Leur 
souffrance n’est pas abstraite : elle est immédiate, concrète, brûlante. 
Le froid mord, la faim affaiblit, la solitude use l’âme. 

Nous ne pouvons pas tout, mais nous pouvons toujours quelque 
chose. 

Donner un manteau, une couverture, un vêtement chaud. Offrir un 
repas, une boisson chaude, un sourire. 

mailto:info@spiritualiste.fr
http://www.spiritualiste.fr/


 

Vers l’Union                 www.spiritualiste.fr                         Janvier 2026 - n° 18 

 
 

Page 2 sur 16 
 

Entrer dans la nouvelle année avec conscience, patience 
et fraternité (suite) 
 

Participer à une collecte, soutenir une association, ouvrir un espace d’accueil.Et aussi, ne 

l’oublions pas, prier, envoyer une pensée fraternelle, une vibration de soutien, une force 

invisible mais bien réelle pour aider ces âmes à tenir, à ne pas sombrer, à retrouver 

l’espérance. 

La patience et la longueur de temps, nous l’avons rappelé, font plus que la force ou la rage. 

Mais la patience n’exclut jamais l’action juste. Elle l’oriente, l’adoucit, la rend plus humaine. 

Agir avec patience et amour, c’est déjà semer des graines de guérison dans un monde 

blessé. 

Que cette nouvelle année soit pour chacun de nous une année d’unité intérieure, où le 

corps, l’âme et l’esprit avancent ensemble. Une année où la souffrance, lorsqu’elle se 

présente, soit éclairée par le sens. Une année où la spiritualité se traduise en gestes 

concrets de solidarité. Une année où les petits bonheurs quotidiens nous rappellent que la 

Vie, malgré tout, demeure belle et digne d’être aimée. 

Au nom de Vers l’Union, belle et fraternelle année 2026 à toutes et à tous. 

Que la paix, la patience et l’amour guident nos pas, et que personne ne soit oublié sur le 

chemin. 

 

 

 
 

 

http://www.spiritualiste.fr/


 

Vers l’Union                 www.spiritualiste.fr                         Janvier 2026 - n° 18 

 
 

Page 3 sur 16 
 

Le Curé d’Ars : quand la foi devient force de 
guérison 

 

Au XIXᵉ siècle, dans un petit village de l’Ain presque inconnu, un homme frêle, discret, sans 
formation médicale ni talent oratoire particulier, allait devenir l’un des plus grands pôles 
spirituels de son temps. Jean-Marie Vianney, connu sous le nom de Curé d’Ars, reçut 
pendant plus de quarante ans des foules venues de toute la France et de l’étranger. On 
estime qu’à la fin de sa vie, plus de 80 000 pèlerins par an affluaient vers Ars. Ils venaient 
chercher le soulagement, la paix, la guérison, parfois du corps, toujours de l’âme. 

Rien, humainement, ne destinait le Curé d’Ars à une telle mission. De santé fragile, souvent 
malade, dormant peu, mangeant presque rien, il passait jusqu’à 16 heures par jour au 
confessionnal. Pourtant, ceux qui le rencontraient témoignaient d’une force singulière, 
d’un regard pénétrant, d’une présence qui bouleversait. Le Curé d’Ars n’agissait pas par lui-
même. Il se considérait comme un simple instrument. Cette humilité radicale est 
précisément ce qui permet, selon les lois spirituelles, une circulation fluide des forces 
invisibles. 

De très nombreux témoignages rapportent des guérisons attribuées à ses prières : 
maladies chroniques soulagées, douleurs disparues, forces retrouvées.  

Face à l’afflux massif de pèlerins, une organisation remarquable fut mise en place. Ars 
devint un lieu d’accueil spirituel. Des files organisées permettaient d’accéder au 
confessionnal. Des zones d’attente accueillaient les malades, les infirmes, les plus faibles. 
Des bénévoles et religieuses aidaient à orienter, nourrir, apaiser. Les autorités locales 
durent adapter routes, hébergements et circulation. Ce cadre ordonné créait un climat 
propice au recueillement, à la prière, à la détente psychique et fluidique.  

Le confessionnal du Curé d’Ars fut un espace thérapeutique spirituel. Il s’agissait d’un 
travail profond sur la conscience. Jean-Marie Vianney semblait parfois percevoir les 
souffrances cachées, les blessures enfouies, les déséquilibres moraux. Dans une lecture 
Psychosique, on pourrait dire qu’il exerçait une forme de clairvoyance morale pour libérer. 
En aidant les âmes à déposer leur fardeau, il permettait une décharge émotionnelle et 
spirituelle, préalable indispensable à toute guérison durable. 

Le Curé d’Ars n’était ni médecin, ni thaumaturge au sens spectaculaire. Il fut avant tout un 
canal d’amour, de foi et de don total. Son œuvre rappelle une vérité essentielle : La 
guérison véritable commence dans l’âme. 

Aujourd’hui encore, les médiums guérisseurs, les praticiens spirituels sincères, œuvrent 
dans cette même lignée : humilité, gratuité, prière, écoute, canalisation des forces 
supérieures. Ils ne remplacent pas la médecine ; ils la complètent. 

Le Curé d’Ars demeure une figure universelle de la guérison spirituelle, bien au-delà des 
appartenances religieuses. Son exemple nous rappelle que l’amour vécu jusqu’au don 
total devient une force thérapeutique majeure. 

 

http://www.spiritualiste.fr/


 

Vers l’Union                 www.spiritualiste.fr                         Janvier 2026 - n° 18 

 
 

Page 4 sur 16 
 

Le feu de Saint Antoine : quand la souffrance du corps 
appelle la guérison de l’âme 

Au fil des siècles, certaines maladies ont profondément marqué la mémoire humaine par 
l’effroi spirituel qu’elles suscitaient. Le feu de Saint Antoine en est l’un des exemples les 
plus saisissants. Brûlures atroces, membres noircis puis gangrenés, convulsions, 
hallucinations. 

L’historien François Eudes de Mézeray évoque, au XVIIᵉ siècle, ces foules d’affligés se 
pressant dans les églises, implorant les saints. Les peintures de Pieter Bruegel l’Ancien ou 
le célèbre retable d’Issenheim de Matthias Grünewald donnent un visage à cette souffrance 
collective. 

Aujourd’hui, la science a identifié l’origine biologique du feu de Saint Antoine : l’ergotisme, 
une intoxication provoquée par la consommation de céréales, principalement le seigle, 
contaminées par un champignon, Claviceps purpurea. Les alcaloïdes qu’il produit 
provoquent une vasoconstriction extrême, coupant l’irrigation sanguine des membres, 
entraînant brûlures, gangrènes, troubles neurologiques et parfois la mort.  

Dès le Moyen Âge, les malades affluaient vers les reliques de Saint Antoine le Grand, ermite 
du désert et figure de la résistance spirituelle. Beaucoup témoignaient d’une amélioration 
notable de leur état, parfois spectaculaire, après des prières, des pèlerinages ou des 
séjours dans les hôpitaux de l’Ordre de Saint-Antoine. 

Certes, l’alimentation y jouait un rôle déterminant : pain de froment non contaminé, soins 
à base de graisse animale, plantes médicinales, vin thérapeutique. Mais ce qui est 
important c’est l’impact de la foi, de la confiance, de la prière et de l’accompagnement 
spirituel sur le processus de guérison. La foi sincère agit comme un puissant rééquilibrant 
Psychosique, apaise la peur, restaure l’espérance, réharmonise les forces vitales. La 
guérison vise le réajustement global de l’être. Les médiums guérisseurs, par l’imposition 
des mains, la prière, le souffle, la canalisation des fluides spirituels, agissent comme des 
intermédiaires entre les plans visibles et invisibles. 

Le feu de Saint Antoine illustre parfaitement ces maladies où le déséquilibre fluidique et 
spirituel joue un rôle majeur. Les médiums guérisseurs canalisent une énergie 
réparatrice, sous la guidance d’esprits médecins, en complément aux soins matériels. 
Nombre de témoignages anciens et contemporains évoquent des douleurs apaisées, des 
inflammations qui se résorbent, une paix intérieure retrouvée, parfois là où la médecine se 
déclarait impuissante. La maladie est un signal, parfois brutal, appelant à une 
transformation, individuelle ou collective. Elle révèle les déséquilibres d’un monde, d’une 
société, mais aussi d’un être. 

Les épidémies de feu de Saint Antoine ont disparu lorsque les conditions agricoles ont 
changé. La science a fait son œuvre. Mais l’ergotisme n’a pas totalement disparu, rappelant 
que l’humanité reste vulnérable. La leçon demeure : la guérison véritable est globale. 
Elle nécessite la connaissance scientifique, certes, mais aussi l’attention portée à l’âme, aux 
pensées, aux émotions, aux forces invisibles qui animent la vie. 

 

  

http://www.spiritualiste.fr/


 

Vers l’Union                 www.spiritualiste.fr                         Janvier 2026 - n° 18 

 
 

Page 5 sur 16 
 

La résignation : non pas subir, mais comprendre et 
grandir 

La résignation est souvent perçue comme une faiblesse. On l’associe à l’abandon, à la 
passivité, à une forme de renoncement triste face aux épreuves de la vie. Pourtant la 
résignation est, au contraire, une force intérieure silencieuse, l’expression d’une 
conscience qui comprend plus largement le sens de l’épreuve. La résignation véritable est 
l’acceptation lucide de ce qui ne peut être changé immédiatement, accompagnée d’un 
engagement profond à transformer ce qui peut l’être : soi-même. 

Le fatalisme dit : « Rien n’a de sens, tout est imposé ». La résignation spirituelle dit : « Tout a 
un sens, même si je ne le perçois pas encore ». Le fatalisme écrase l’élan vital. La résignation 
l’apaise pour mieux le rediriger. 

L’être humain est un esprit en évolution. Les épreuves sont des opportunités 
d’apprentissage, choisies ou acceptées avant l’incarnation, en accord avec les lois de 
justice et d’amour. 

Se résigner dans ce contexte c’est cesser de lutter contre l’inévitable, afin de préserver 
ses forces pour l’essentiel. 

Il existe des combats inutiles qui épuisent l’âme : lutter contre le passé, contre une maladie 
irréversible, contre une perte, contre ce qui échappe à notre volonté immédiate. La 
résignation permet alors un déplacement intérieur : de la révolte vers la compréhension, 
de la colère vers l’apaisement. Cette paix est une respiration profonde de l’âme qui accepte 
le rythme de la Vie. Celui qui se résigne spirituellement traverse la douleur sans s’y 
enfermer. La résignation consciente ouvre la transformation intérieure. Lorsque l’être cesse 
de résister, l’épreuve perd peu à peu son pouvoir destructeur. Elle devient enseignement. 

Beaucoup de grandes âmes ont trouvé dans la résignation la clé de leur élévation parce 
qu’elles ont compris le sens de la souffrance. Dans cette attitude intérieure, les forces 
spirituelles peuvent agir plus librement. L’esprit s’ouvre à l’inspiration, à l’intuition, à l’aide 
invisible. La résignation devient alors un acte de confiance, une prière silencieuse. 

Il est essentiel de le rappeler : la résignation n’exclut pas l’action. Elle la purifie. On ne se 
résigne pas à l’injustice que l’on peut combattre. On ne se résigne pas à la souffrance que 
l’on peut soulager chez autrui. On ne se résigne pas à l’ignorance lorsque l’on peut 
apprendre. Mais on se résigne à ce que la vie impose comme étape, afin de ne pas s’y briser 
inutilement. Cette lucidité rend l’action plus juste, plus calme, plus efficace. 

La résignation est l’une des plus grandes forces de l’âme évoluée. Elle témoigne d’une 
compréhension intime des lois de la Vie et d’une confiance profonde dans l’avenir spirituel 
de l’être. 

Se résigner, ce n’est pas baisser les bras. C’est ouvrir les mains pour accueillir l’expérience, 
pour recevoir l’enseignement, pour laisser passer la Vie à travers soi sans la déformer par 
la révolte ou l’amertume. Dans cette attitude intérieure, l’âme s’allège, l’esprit s’élève, et la 
souffrance elle-même perd son pouvoir d’enchaînement. 

 

http://www.spiritualiste.fr/


 

Vers l’Union                 www.spiritualiste.fr                         Janvier 2026 - n° 18 

 
 

Page 6 sur 16 
 

Souffrance, douleur et patience : le temps comme allié 
de l’âme 

La souffrance est l’une des expériences les plus universelles et les plus redoutées de la 
condition humaine. Qu’elle soit physique, morale ou affective, elle bouleverse, interroge, 
révolte parfois. Et pourtant la souffrance n’est jamais dépourvue de sens. Elle est une 
épreuve éducative, un appel à la transformation intérieure. 

Nous vous invitons à regarder la douleur avec un regard élargi, libéré de la seule 
perspective terrestre. Ce qui semble injustice dans l’instant devient, avec le recul spirituel, 
outil de progrès et de réparation. La douleur est un signal. Un signal que quelque chose 
doit être compris, rectifié, transmuté. Sur le plan du corps, la douleur avertit d’un 
déséquilibre. Sur le plan moral, elle révèle une blessure, une attache, une illusion. Sur le 
plan spirituel, elle prépare souvent une avancée décisive. L’erreur serait de croire que la 
douleur élève par elle-même. Ce n’est pas la souffrance qui fait grandir, mais la manière 
dont elle est vécue et intégrée. 

Le chapitre IX de l’Évangile spirite met en lumière une vertu souvent mal comprise : la 
patience. La patience est une force active, intérieure, maîtrisée. La patience ne nie pas la 
souffrance. Elle ne l’idéalise pas. Elle l’accompagne sans s’y enfermer. Être patient, c’est 
refuser que la douleur gouverne nos pensées, nos paroles et nos actes. C’est permettre au 
temps d’agir, car le temps est l’un des grands instruments de la justice divine. La rage veut 
une solution immédiate. La force impose. La patience, elle, transforme. 

« Patience et longueur de temps font plus que force ni que rage ». Cette maxime 
attribuée à la sagesse populaire a été magnifiée par Jean de La Fontaine. Le progrès réel 
est lent, progressif, respectueux des lois naturelles. Rien de durable ne se construit dans la 
violence intérieure. La révolte prolongée durcit l’épreuve. L’acceptation consciente 
l’abrège. 

La patience dissout progressivement le pouvoir destructeur de la souffrance. Elle 
empêche la souffrance de devenir rancœur, amertume ou désespoir. 

L’âme patiente comprend qu’elle traverse une étape, non qu’elle soit condamnée à 
l’épreuve. Dans cette posture intérieure, l’être cesse de lutter contre la vie. Il coopère avec 
elle. Et cette coopération ouvre la voie à l’aide spirituelle, à l’inspiration, à la consolation 
invisible. 

La patience devient alors une prière vécue, un acte de confiance silencieux envers les lois 
supérieures. 

Celui qui apprend à être patient avec sa propre douleur devient naturellement plus doux 
envers la souffrance des autres. Il juge moins. Il écoute davantage. Il comprend que chaque 
être avance à son rythme, selon son histoire et ses capacités. La patience élargit le cœur.  
Elle transforme la souffrance personnelle en source de compassion universelle.  

La souffrance est une école sévère, mais féconde. La patience en est la clef. Toute bonne 
action est un pas vers le soulagement de la souffrance, un pas vers la Guérison. 

 

http://www.spiritualiste.fr/


 

Vers l’Union                 www.spiritualiste.fr                         Janvier 2026 - n° 18 

 
 

Page 7 sur 16 
 

Changer les contes pour changer le monde 
 

Depuis des générations, nous racontons aux enfants des contes censés les faire rêver, les 
rassurer, les guider. Blanche-Neige, Cendrillon, La Belle et la Bête, Pinocchio, Le Petit 
Chaperon rouge… Ces récits font partie de notre patrimoine collectif et ont été popularisés, 
souvent édulcorés, par l’industrie du divertissement. Pourtant, lorsqu’on en explore les 
origines, une réalité plus troublante apparaît. 

Derrière ces histoires apparemment innocentes se cachent, pour beaucoup, des 
thématiques profondément sombres : violences, abus, maltraitances, manipulations, 
perversions, incestes symboliques, domination et soumission. Ces contes sont, à l’origine, 
le reflet cru d’un monde adulte blessé, violent, souvent profondément déséquilibré. 

Il faut le dire avec clarté : ces histoires ne sont pas nées pour les enfants. Elles sont issues 
d’une époque où les contes servaient avant tout à transmettre, de manière brutale, les 
peurs, les traumatismes et les dérives d’une société humaine encore peu consciente d’elle-
même. 

L’enfant, lui, reçoit ces récits sans filtre. Son esprit, encore en formation, absorbe les 
symboles, les peurs, les schémas relationnels implicites. Même si tout n’est pas compris 
intellectuellement, tout est enregistré intérieurement.  

La violence devient parfois « normale ». La souffrance est présentée comme un passage 
obligé. Le salut vient rarement de l’intérieur, mais d’un sauveur extérieur. Le mal est 
omniprésent, souvent plus mis en scène que le bien. 

Posons-nous la question honnêtement : Quelle morale profonde offrons-nous à l’enfant 
lorsque l’amour naît de la peur, lorsque la récompense vient après l’humiliation, lorsque la 
transformation ne se fait qu’au prix de la douleur ? 

Ces récits ne sont pas porteurs d’une morale élevée. Ils témoignent surtout de la réalité 
pervertie d’un monde adulte qui projette ses propres fractures sur l’imaginaire de l’enfance.  

À force de les répéter, génération après génération, nous continuons à nourrir des schémas 
anciens, souvent contraires aux lois naturelles de l’amour, du respect et de la dignité. 

Si nous voulons un monde plus juste, plus fraternel, plus conscient, alors tout commence 
par l’enfance. Les histoires racontées aux enfants ne sont pas anodines : elles façonnent 
leur vision du monde, des relations, de la vie et d’eux-mêmes. 

Proposons d’autres récits, des contes qui valorisent la bonté sans naïveté, montrent la force 
intérieure plutôt que la domination, enseignent la responsabilité, la solidarité, la 
compassion, respectent la sensibilité et la pureté de l’âme enfantine, éveillent à une morale 
simple, claire, accessible et élevée. Des histoires qui ne nient pas les difficultés de la vie, 
mais qui les éclairent autrement, sans complaisance pour la noirceur. Le conte peut 
redevenir ce qu’il aurait toujours dû être : un outil d’éveil, de croissance intérieure, de 
transmission de valeurs universelles. 

 

http://www.spiritualiste.fr/


 

Vers l’Union                 www.spiritualiste.fr                         Janvier 2026 - n° 18 

 
 

Page 8 sur 16 
 

Ainsi va la vie 
(Poésie extraite du livre « lumières et Vies »)  

Par André Fardel  

 

On dit qu’après la pluie nous revient le beau temps 

Ce n'est pas toujours vrai tout est aléatoire 

Tout dépend des saisons chacune à ses moments 

D'agrémenter la vie raconter son histoire. 

Le printemps quand il vient ranime la nature 

Bleuets, coquelicots vont décorer les champs 

Et le voilà parti à la bonne aventure 

En faisant reverdir les semis et les plans. 

Des fleurs dans le jardin viendront agrémenter 

De toutes les couleurs les bacs et les parterres. 

Leurs parfums si variés sauront nous embaumer 

Depuis le blanc muguet et les roses trémières. 

Et la reine des fleurs la rose blanche ou rouge 

Arrive-t-elle aussi avec son chargement 

Les épines acérées qui l’entourent, la protège 

Sauront la préserver au mieux assurément. 

Et puis l'été arrive, qui répand sa chaleur 

Calmement, doucement, dans le plus grand silence. 

Il fait mûrir les blés de toute son ardeur 

Légumes et aromates, assurant la pitance. 

L'automne certainement prépare la relance 

Pour engranger les foins ainsi que les moissons. 

http://www.spiritualiste.fr/


 

Vers l’Union                 www.spiritualiste.fr                         Janvier 2026 - n° 18 

 
 

Page 9 sur 16 
 

Ainsi va la vie (suite et fin) 
 

 

Dans les vignobles on chante c'est le temps des vendanges 

On cueille les fruits mûrs le tout avec passion. 

Le feuillage des arbres va vers son agonie 

En prenant cent couleurs les feuilles ont un sursaut 

En tombant une à une elles feront l'ironie 

De créer sans façon un merveilleux tableau. 

Et puis quand vient l'hiver les engins sont rentrés 

La nature s'endort dans un profond sommeil 

C’est la période morte, les outils remisés 

En attendant le jour qui fera leur réveil. 

 

C'est ainsi que la vie un beau jour de printemps 

Reprendra son essor, laissant le temps de pluie 

Pour les voir revenir le soleil, le beau temps 

Qui d’année en année font revivre la vie. 

 

 
 

Le programme des conférences se trouve sur le 
site internet de l’institut :  

https://www.spiritualiste.fr/programme-des-conferences 

 

 

http://www.spiritualiste.fr/
https://www.spiritualiste.fr/programme-des-conferences


 

Vers l’Union                 www.spiritualiste.fr                         Janvier 2026 - n° 18 

 
 

Page 10 sur 16 
 

« Ainsi va la vie » : une lecture spirituelle du cycle 
de l’existence 

 

Cette poésie, en apparence simple et descriptive, est en réalité une méditation profonde sur 

les lois de la Vie, telles que le spiritisme nous invite à les comprendre : rythme, alternance, 

patience et espérance. 

Dès les premiers vers, le poète bouscule une idée reçue : « On dit qu’après la pluie nous revient 
le beau temps / Ce n’est pas toujours vrai… ». La vie n’obéit pas à une mécanique immédiate. 

Elle est faite de temps justes, de saisons nécessaires, parfois longues, parfois silencieuses. Cette 

affirmation rejoint une vérité spirituelle essentielle : tout ne se résout pas instantanément, et 

certaines épreuves demandent maturation. 

Chaque saison décrite dans le poème correspond à un état de l’être, à une étape de l’évolution 

intérieure. 

Le printemps symbolise la naissance, le renouveau, l’espérance. La nature se réveille, les semis 

verdissent, les fleurs apparaissent. Spirituellement, c’est le moment où l’âme retrouve l’élan, la 

foi, l’envie de recommencer après une période de repli ou de douleur. C’est aussi l’enfance de 

l’esprit, le temps des possibles. 

La rose, « reine des fleurs », est entourée d’épines. Cette image centrale est profondément 

spirituelle. Elle rappelle que ce qui est beau, pur et précieux n’est jamais sans protection, ni 

sans difficultés. Les épines ne sont pas là pour blesser, mais pour préserver. Dans la vie 

humaine, les épreuves jouent souvent ce rôle : elles fortifient, elles protègent l’âme contre la 

superficialité, elles donnent du sens à la beauté intérieure. 

L’été apporte la chaleur, la croissance, la maturité. Il nourrit, il fait mûrir les blés, assure la 

subsistance. C’est l’âge de l’action, de la responsabilité, de la fécondité. Spirituellement, l’été 

correspond à la période où l’être donne, où il met en œuvre ce qu’il a appris, où il devient utile 

aux autres. 

L’automne est le temps des vendanges, des récoltes, mais aussi du dépouillement. Les feuilles 

tombent, offrant un « merveilleux tableau ». Rien n’est perdu : même ce qui tombe nourrit la 

terre. Cette saison évoque le bilan de vie, l’acceptation du détachement, la compréhension 

que tout ce qui a été vécu a servi à quelque chose. C’est une période de gratitude, parfois 

teintée de mélancolie, mais riche de sens. 

L’hiver est décrit comme une période de repos, de sommeil profond. Les outils sont rangés, la 

nature se retire. C’est une pause vitale. Spirituellement, l’hiver représente les temps de 

souffrance, de solitude, de fatigue morale ou physique. Des moments où l’âme semble 

immobile.  

Pourtant, c’est souvent dans ces silences que se prépare le prochain éveil. 

http://www.spiritualiste.fr/


 

Vers l’Union                 www.spiritualiste.fr                         Janvier 2026 - n° 18 

 
 

Page 11 sur 16 
 

La conclusion du poème rappelle une loi fondamentale : la vie ne cesse jamais d’évoluer. 

Même après l’hiver, même après la pluie, le printemps revient. Le cycle se répète, mais jamais 

à l’identique. Chaque année, chaque vie, chaque incarnation permet un progrès, une 

renaissance nouvelle. 

La poésie nous enseigne la patience, la confiance dans le temps, et l’acceptation des rythmes 

naturels de la vie. Elle nous rappelle que les épreuves ont une saison, tout comme les joies. 

Elle invite à ne pas désespérer dans l’hiver de l’âme, car la lumière se prépare toujours dans 

l’invisible. 

Ainsi va la vie est un hymne discret à la sagesse universelle. Il nous apprend que vivre, ce n’est 

pas éviter les saisons difficiles, mais les traverser en conscience, en sachant que la Vie, fidèle à 

ses lois, ramène toujours l’élan, la lumière et le renouveau. C’est une poésie d’espérance calme, 

profondément spirituelle, qui murmure à chacun : rien n’est perdu, tout se transforme. 

 

   

 

Garde la confiance 
 

Si tu crois que tout est perdu, tout se ferme. 

Si tu crois que le chemin existe, il apparaît. 

La paix commence là où cesse la lutte intérieure. 

La vie ne demande pas que tu sois parfait, 

elle te demande d’avancer avec sincérité. 

Les épreuves ne mesurent pas ta valeur, 

elles révèlent ta lumière quand tu choisis de rester debout. 

Tôt ou tard, l’âme progresse 

lorsqu’elle fait confiance à la Vie. 

 

   

 

http://www.spiritualiste.fr/


 

Vers l’Union                 www.spiritualiste.fr                         Janvier 2026 - n° 18 

 
 

Page 12 sur 16 
 

Le Souffle, force vitale et spirituelle 
 

Respirer est l’acte le plus naturel de l’existence, et pourtant, peut-être le plus méconnu dans 

sa profondeur spirituelle. Car le souffle est l’expression vivante du lien entre le corps, l’âme et 

l’Esprit. Le manque d’oxygène dans notre corps appauvrit le sang, charge l’organisme de ses 

propres toxines, trouble les centres nerveux et affaiblit l’élan vital. Le corps s’épuise, l’esprit 

s’agite, l’âme se voile. À l’inverse, rétablir l’harmonie naturelle de la respiration, c’est ouvrir la 

voie vers la santé globale : santé du corps, équilibre de l’esprit, paix de l’âme. 

Comme les plantes, comme les animaux, comme toute forme de vie dans la Nature, l’être 

humain se régénère dans l’air libre et pur. Respirer, c’est se tremper dans la vie, se vivifier, se 

réconforter. Chaque inspiration est un accueil. Chaque expiration est un abandon. 

Bien respirer, c’est permettre au sang de devenir plus pur, plus abondant, mieux nourrissant 

pour chaque cellule. C’est offrir aux organes une énergie saine, et à l’esprit une clarté nouvelle. 

Les pensées se font plus nettes, plus calmes, plus lumineuses. L’être intérieur s’allège. 

La respiration consciente est un outil puissant de transformation intérieure. 

Elle favorise l’éveil et l’équilibre des forces spirituelles de l’âme. Respirer consciemment, c’est 

se relier. Se relier à soi. Se relier aux autres. Se relier à l’Univers. 

Je respire. Je respire bien. Je respire largement. Je respire amplement. Je respire 

profondément. Je respire consciemment. 

Dans cette progression se dessine un chemin d’élévation. Le souffle devient prière silencieuse, 

méditation en mouvement, ouverture intérieure. 

Lorsque l’homme appelle la Lumière en lui, il puise à la source de la Respiration Universelle, 

cette Énergie cosmique qui anime les atomes, les mondes, les soleils et les consciences.  

Le souffle devient alors porteur de vie, de joie, de sens. Respirer, c’est vivre abondamment. 

C’est accueillir l’air pur, la lumière du soleil, la vie parfaite, la joie simple et vraie. 

Et lorsque cette Lumière universelle pénètre l’être par une respiration harmonieuse, la vie se 

révèle sous son véritable aspect : belle à ravir, même dans l’épreuve, même dans la lente 

transformation. 

Suivons ces conseils simples et profonds. Ils ne promettent pas l’illusion d’une vie sans 

difficultés, mais la récompense d’une paix intérieure durable, d’une joie silencieuse et d’une 

conscience élargie.  

Bien respirer, c’est vivre en harmonie avec l’infini.  C’est retrouver l’unité perdue entre le corps, 

l’âme et l’Esprit. C’est se souvenir que la Vie est Respir… et que le Respir est Vie. 

 

 

http://www.spiritualiste.fr/


 

Vers l’Union                 www.spiritualiste.fr                         Janvier 2026 - n° 18 

 
 

Page 13 sur 16 
 

7ᵉ séance théorique : Développement de la médiumnité: 

discerner, orienter, servir 
 

Dans le numéro précédent, la 6ᵉ séance nous a permis d’aborder les bases du 

discernement médiumnique et les précautions indispensables face aux phénomènes 

spirites. Cette 7ᵉ séance s’inscrit naturellement dans cette continuité : elle cherche à les 

inscrire dans une démarche équilibrée, consciente et profondément morale. 

Allan Kardec rappelle dans Le Livre des Médiums, chapitre XVII, que son propos 

concerne surtout les médiums écrivains, forme la plus répandue. L’enseignement qu’il y 

développe pose des règles générales valables pour toute forme de médiumnité : 

psychographique, psychophonique, intuitive, sensitive, etc. 

L’objectif de cette séance est donc de comprendre comment une faculté médiumnique 

se développe sainement, sans précipitation, sans illusion, et toujours au service du Bien. 

Toute personne aspirant à la médiumnité est naturellement tentée de rechercher des 

signes, des symptômes, des preuves. Kardec nous met cependant en garde : les 

manifestations de la médiumnité ne sont ni uniformes, ni standardisées. 

Aucun diagnostic définitif ne peut être posé sur la seule base de sensations, d’émotions 

ou d’expériences isolées. Une faculté médiumnique ne se confirme que par 

l’expérimentation persévérante, menée avec méthode, lucidité et humilité (Le Livre des 

Médiums, 2ᵉ partie, chap. XVII, §200–208 : diversité des médiums et nécessité de 

l’observation). 

L’une des grandes tentations du médium débutant est de vouloir entrer en contact avec 

des Esprits précis, souvent des proches disparus. Kardec est formel : cette impatience est 

compréhensible, mais spirituellement risquée. Les communications dépendent de l’état 

du médium, de son organisation fluidique, de l’autorisation et des conditions de l’Esprit, 

et de la sagesse des Guides. Il est donc déconseillé d’insister sur l’évocation d’Esprits 

déterminés.  

La pratique spirite sérieuse privilégie l’appel général, confiant l’orientation du travail aux 

bons Esprits et à l’ange gardien (Le Livre des Médiums, chap. XXV, §269–282 : 

évocations. Les Missionnaires de la Lumière, d’André Luiz, psychographie de Chico 

Xavier, chap. III : organisation spirituelle et discipline médiumnique). 

La simplicité du culte de l’Évangile est volontaire. Sa structure est claire : une prière sincère 

et simple, une lecture choisie, un partage fraternel, une prière de gratitude. Toute 

communication spirite y est volontairement exclue, afin d’éviter toute confusion avec une 

séance médiumnique.  

Ce moment vise avant tout l’harmonisation morale et vibratoire, indispensable à tout 

développement futur (L’Évangile selon le Spiritisme, chap. XXVIII : prières spirites). 

 

http://www.spiritualiste.fr/


 

Vers l’Union                 www.spiritualiste.fr                         Janvier 2026 - n° 18 

 
 

Page 14 sur 16 
 

7éme Séance Théorique (suite et fin) 

 

Le développement médiumnique ne peut être dissocié du service au prochain. Sans 

engagement fraternel, la médiumnité devient fragile, déséquilibrée, parfois source de 

perturbations. Le culte de l’assistance, secours moral, visites, passes, actions solidaires, agit 

comme un rééquilibrage naturel des forces psychiques (L’Évangile selon le Spiritisme, 

chap. XIII, §10 : la charité sans ostentation). 

Aucune technique ne remplacera jamais la réforme intérieure. Développer la médiumnité 

sans transformer ses habitudes, ses pensées et ses intentions, c’est bâtir sur du sable.  

La médiumnité durable est celle qui s’enracine dans : l’humilité, la patience, la discipline 

morale, et l’effort constant pour remplacer les défauts par des vertus (L’Évangile selon le 

Spiritisme, chap. XVII : Soyez parfaits).  

Kardec et les auteurs spirites insistent sur un point fondamental : l’organisation spirituelle 

ne s’improvise pas. Le centre spirite est comparable à un poste de secours : chacun y 

travaille pour l’autre, sous la direction des bons Esprits. Les séances spirites au foyer, 

lorsqu’elles ne sont pas encadrées, sont déconseillées. L’apprentissage se fait dans un 

cadre collectif, structuré et fraternel (Le Livre des Médiums, chap. XXIX : sociétés spirites). 

L’étude collective protège contre deux dérives majeures l’interprétation personnelle 

excessive et la projection de nos passions sur les textes. Étudier ensemble, c’est apprendre 

à s’effacer devant l’enseignement, plutôt que de vouloir l’adapter à nos préférences. 

Même si aucune faculté spectaculaire ne s’épanouit, cette démarche n’est jamais vaine. 

Elle développe la spiritualité, affine la conscience et prépare l’âme à la plus haute des 

médiumnités: la médiumnité avec Jésus, la médiumnité du Bien. 

 

 
 

Prière du pardon 

Seigneur de Lumière, aide-nous à pardonner pour libérer nos cœurs. 

Apprends-nous à comprendre plutôt qu’à juger, à aimer plutôt qu’à condamner. 

Que le pardon efface la rancœur, apaise la douleur 

et ouvre en nous le chemin de la paix. 

Ainsi soit-il. 

 

 

http://www.spiritualiste.fr/


 

Vers l’Union                 www.spiritualiste.fr                         Janvier 2026 - n° 18 

 
 

Page 15 sur 16 
 

Le Pardon : Chemin Vers l’Élévation Spirituelle et la Libération 

des Âmes 

 

Le pardon est lié à notre progression spirituelle. C’est une élévation de l'âme, une 

libération des poids du ressentiment et de la haine. Le pardon est une clé pour avancer 

sur le chemin de la perfection. 

Lorsqu'on pardonne, on se détache des liens qui nous retiennent dans des sentiments 

négatifs. Cela nous permet de purifier notre esprit, d'apaiser nos pensées, et de vibrer à 

une fréquence plus élevée, en harmonie avec les lois divines. 

Nos actions passées influencent nos vies actuelles.  

Par exemple, imaginons qu'au cours d'une vie antérieure, j’aie fait du mal à quelqu’un. 

Dans cette nouvelle vie, pour comprendre le mal que j’ai causé, il est possible que je vive, 

par l’intermédiaire d’une personne moins évoluée, une situation similaire à celle que j'ai 

infligée dans le passé. Cela me permet de ressentir la douleur que j'ai causée dans ma vie 

antérieure.  

Pour progresser spirituellement, il me faudra aussi demander sincèrement pardon à la 

personne que j’ai blessée dans cette vie passée. De même, la personne qui, dans cette vie 

actuelle, m’a fait souffrir, pour que je comprenne la leçon, devra à son tour me demander 

pardon.  

Si j'ai bien compris la leçon, je serai capable de lui pardonner avec sincérité. Mais si je n'ai 

pas encore intégré cette compréhension, je devrai revivre des situations similaires jusqu’à 

ce que je sois en mesure de pardonner avec amour. 

Ce processus de réciprocité et de compréhension est au cœur de la loi de cause à effet. Il 

faut comprendre que les erreurs et les fautes commises par autrui résultent souvent de 

l'ignorance spirituelle et des imperfections qui subsistent encore en chacun de nous.  

En pardonnant, nous reconnaissons cette imperfection, non pour la juger, mais pour 

l’accepter comme une étape dans notre long chemin vers la lumière.  

La vraie force réside dans la capacité de pardonner sincèrement. Cela témoigne d'un 

profond travail sur soi et d’une compréhension de l'amour inconditionnel prôné par les 

esprits supérieurs. Le pardon est une force qui transforme les relations humaines et fait 

grandir l'amour en nous et autour de nous. 

Ainsi, en pardonnant, nous nous libérons nous-mêmes des chaînes du passé et aidons 

aussi ceux qui nous ont offensés à progresser, car nous les élevons spirituellement par 

notre acte d’amour. 

 

 

http://www.spiritualiste.fr/


 

Vers l’Union                 www.spiritualiste.fr                         Janvier 2026 - n° 18 

 
 

Page 16 sur 16 
 

 

Le hasard existe-t-il ? 

 

À mon avis, le hasard n’existe pas. 

Ce que nous appelons hasard est souvent l’effet de causes que nous ne percevons pas 

encore. 

La Vie obéit à des lois justes, précises, immuables. 

Rien n’arrive sans raison. 

Chaque rencontre, chaque épreuve, chaque joie trouve sa source dans le chemin que 

nous avons tracé, consciemment ou non. 

Jésus n’a-t-il pas enseigné : « On reconnaît l’arbre à ses fruits » ? 

Dans la Nature, rien ne se produit au hasard. La graine devient arbre selon sa nature. 

L’homme récolte selon ce qu’il sème dans ses pensées, ses paroles et ses actes. 

Ce que tu vis aujourd’hui est souvent la réponse d’hier. 

Ce que tu feras aujourd’hui sera la réalité de demain. 

Il n’y a ni injustice, ni favoritisme. Il y a apprentissage, rectification, évolution. 

La Vie n’est pas un jeu de hasard. Elle est une école d’amour et de responsabilité. 

Parabole du semeur — « Il n’y a pas de hasard, il y a ce que l’on sème » 

 

 

 

http://www.spiritualiste.fr/

